|  |
| --- |
| **周一11/11** |

**背诵经节**

**提摩太后书2:20-21** 但在大户人家，不但有金器银器，也有木器瓦器；有作为贵重的，也有作为卑贱的；所以人若洁净自己，脱离这些卑贱的，就必成为贵重的器皿，分别为圣，合乎主人使用，预备行各样的善事。

**相关经节**

**提摩太后书 2:20-21**

**2:20** 但在大户人家，不但有金器银器，也有木器瓦器；有作为贵重的，也有作为卑贱的；

**2:21** 所以人若洁净自己，脱离这些卑贱的，就必成为贵重的器皿，分别为圣，合乎主人使用，预备行各样的善事。

**以弗所书 2:1-5**

**2:1** 而你们原是死在过犯并罪之中，

**2:2** 那时，你们在其中行事为人，随着这世界的世代，顺着空中掌权者的首领，就是那现今在悖逆之子里面运行之灵的首领；

**2:3** 我们众人从前也都在他们中间，在我们肉体的私欲里，行事为人，行肉体和思念所意欲的，生来就是可怒的儿女，和其余的人一样；

**2:4** 然而神富于怜悯，因祂爱我们的大爱，

**2:5** 竟然在我们因过犯死了的时候，便叫我们一同与基督活过来，（你们得救是靠着恩典，）

**哥林多后书 13:14**

**13:14** 愿主耶稣基督的恩，神的爱，圣灵的交通，与你们众人同在。

**罗马书 11:24**

**11:24** 你是从那天然的野橄榄树上砍下来的，尚且逆着性得接在栽种的橄榄树上，何况这些天然的枝子，岂不更要接在自己的橄榄树上么？

**歌罗西书 4:3**

**4:3** 同时也要为我们祷告，求神给我们开传道的门，能以讲说基督的奥秘，（我也为此被捆锁，）

**建议每日阅读**

贵重的器皿是由神性（金），以及蒙救赎得重生的人性（银）所构成。这些器皿，就像提摩太和别的真信徒，构成了托住真理的确定根基。卑贱的器皿是由堕落的人性（木与土）所构成。

洁净自己就是“离开不义”（提后二19、21），这是内在神圣性质的外在证据。提后二章二十一节的“这些卑贱的”，指卑贱的器皿，包括十六至十八节所说的那些人。我们不但该洁净自己，脱离任何不义的事，也该脱离卑贱的器皿。这就是说，我们必须远离他们。因此，我们必须洁净自己脱离不义的事，并脱离卑贱的木器瓦器。我们若洁净自己，脱离这些消极的事和消极的人，就必成为贵重的器皿，分别为圣，合乎主人使用，预备行各样的善事。“贵重”是性质的问题，“分别为圣”是地位的问题，“合乎……使用”是功用的问题，“预备”是训练的问题（《提摩太后书生命读经》，四一至四二页）。

照我的经历来看，没有别的事情比领悟主不要我们作什么更讨祂喜悦。祂只要我们爱祂，把自己向祂敞开，并且让祂从我们里面活出来。……从起初神造人，神就无意要求人来为祂作什么。神的心意乃是要造一个器皿来盛装祂、彰显祂，因此神只要器皿是敞开的。如果器皿是敞开的，神就能完成祂的定旨；但如果器皿是关闭的，神的定旨就会受到拦阻。

在我们堕落的性情里面有一种本质很邪恶，就是喜欢知道，也喜欢作。……宗教帮助人去知道，也帮助人去作。甚至今天基督教也成了这一种重在“知道”和“作”的主动宗教。神学院只教育人去知道、去作，……这完全是一种违反神永远定旨的教育。难怪在成千的基督徒中间，你几乎找不到一个认识神不要我们去知道，也不要我们去作；神只要我们爱祂，把自己向祂敞开。“主，我爱你。我实在领悟我只是一个虚空的器皿，但你宝贝这个瓦器，因为这个瓦器是你照着永远的计划所创造的，要完成你心头的愿望。主，我单单爱你，我喜欢盛装你，我喜欢被你充满、被你浸透、被你浸润。怜悯我，使我一直向你敞开。”

我们都必须承认，许多时候我们在祷告中没

有向祂敞开。甚至在祷告的时候，我们仍旧是关闭的。我们基本上都有同样的经历。从我们得救那天起，我们从来没有完全把自己敞开，我们总是有一些保留。……你以为你向着主是敞开的，事实上，你没有完全敞开，你只敞开了一部分。你表面上肤浅的敞开，全人深处却没有敞开，因此主就不能作什么。

神不要我们作什么；祂只要我们成为一个活的器皿。……神创造了一个活物，非常给祂惹麻烦。祂造了一个活的瓶子，情感丰富、意志刚强，而且还有心思。这个活的瓶子堕落以后，就成了神的难处。……基督徒不是冷淡，就是太热中于知道和作为。无论在哪一面，主都无法得着这个器皿（《李常受文集一九八○年》第一册，三二三至三二六页）。

|  |
| --- |
| **周二11/12** |

**背诵经节**

**罗马书9:23** 且要在那些蒙怜悯、早预备得荣耀的器皿上，彰显祂荣耀的丰富。

**相关经节**

**罗马书 9:23**

**9:23** 且要在那些蒙怜悯、早预备得荣耀的器皿上，彰显祂荣耀的丰富；

**哥林多后书 4:7**

**4:7** 但我们有这宝贝在瓦器里，要显明这超越的能力，是属于神，不是出于我们；

**使徒行传 6:7；14:22**

**6:7** 神的话扩长起来，在耶路撒冷门徒的数目大为繁增，也有大群的祭司顺从了这信仰。

**14:22** 坚固门徒的魂，劝勉他们恒守信仰，又说，我们进入神的国，必须经历许多患难。

**哥林多前书 15:14**

**15:14** 若基督没有复活，我们所传扬的，便是徒然，你们所信的，也是徒然，

**提摩太前书 1:9**

**1:9** 知道律法不是为义人设立的，乃是为不法和不服的、不敬虔和犯罪的、不圣和世俗的、殴打父

母的、杀人的、

**犹大书 1:3，20**

**1:3** 亲爱的，我尽心竭力要写信给你们，论到我们共享之救恩的时候，就不得不写信劝你们，要为那一次永远交付圣徒的信仰竭力争辩。

**1:20** 亲爱的，你们却要在至圣的信仰上建造自己，在圣灵里祷告，

**彼得后书 1:4**

**1:4** 借这荣耀和美德，祂已将又宝贵又极大的应许赐给我们，叫你们既逃离世上从情欲来的败坏，就借着这些应许，得有分于神的性情。

**建议每日阅读**

保罗的十四封书信……总归可用一个辞来表达：“敞开的器皿”。神要一个敞开的器皿。保罗在罗马九章二十三节告诉我们，神把我们造成“蒙怜悯、早预备得荣耀的器皿”。然后在林后四章七节说，“我们有这宝贝在瓦器里。”这两处经文可视为我们经历基督与召会的基本秘诀。……如果你不晓得你必须是一个敞开的器皿，基督与召会（就）没有路。……敞开的器皿就是不作什么，只是一直敞开，好得着充满。经过种种过程的神—三一神、包罗万有的灵、复合的灵—在这里等候得着一个入口，好进到你里面去。祂进到你里面有多少，在于你向祂敞开有多少（《李常受文集一九八○年》第一册，三二六页）。

主所要的乃是我们爱祂，保守自己一直敞开。不要作什么，只要让祂进来。……如果你爱召会，却不把自己完全敞开，你就仍然喜爱为主作些什么。……这就是天然的生命带着堕落的性情。正当的光景乃是：我不需要作什么，但我需要爱主爱到极点，一直向祂大大的敞开。这完全启示在新约里。……倘若你以此为秘诀，再去读保罗所写的书信，你就会看见这是他书信里真正的本质。

当你进到我所交通的经历里，你会跪下来敬拜主，说，“主，现在我晓得了，我必须爱你，必须尽力事奉你，我必须有一颗敞开的心，向着你是一个敞开的人。主啊，因着你的怜悯和说话，你不要我作什么。主啊，我在这里。”这真是美妙，这正是主今天所要的，主的见证就在这一个点上。器皿只能盛装东西，灯台只能为着添油把自己敞开。口一封闭，油就无法再添进来了。这意思是说，不再继续有油了。灯台什么也不作，只是把自己敞开，接受油并照耀。它接受了加添的油，就有所彰显，发出光来。事实上，灯台就是真正盛装油的器皿。

现在你就能明白马太二十五章里十个童女的比喻了，那就是器皿有额外的油。器皿盛装油是为着照耀并焚烧，这就是童女。童女在主眼中不是一个忙忙碌碌、活跃有所作为的人，而是一个敞开自己来接受油的人；然后油会从里面焚烧而照耀出去。

你爱主，你保守自己一直向祂敞开，然而你不作什么，祂要作成一切。这不但是可能的，也是主所要求的。主要求你停下你的作为，但祂不要你打盹或漠不关心；祂要你非常儆醒。要爱祂，把自己一直向祂敞开，天天告诉祂说，“主，我爱你。主，我在这里向你敞开。主，怜悯我，因着你的恩典，我不喜欢我的全人有哪一部分向你是关闭的，我喜欢完完全全地向你敞开。”

真正的基督徒生活就是爱主，保守自己一直向主敞开，并停下自己的作为。然后主就来作成一切，这器皿便单单盛装主，享受主的充满，并享受主的作为。这就是正当且真实的基督徒生活（《李常受文集一九八○年》第一册，三二七至三三○、三三三、三三五页）。

|  |
| --- |
| **周三11/13** |

**背诵经节**

**提摩太后书2:22** 你要逃避青年人的私欲，同那清心呼求主的人，竭力追求公义、信、爱、和平。

**相关经节**

**提摩太后书 2:22**

**2:22** 你要逃避青年人的私欲，同那清心呼求主的人，竭力追求公义、信、爱、和平。

**诗篇 89:14**

**89:14** 公义和公平，是你宝座的根基；慈爱和真实，行在你面前。

**路加福音 18:8**

**18:8** 我告诉你们，祂要快快地给他们伸冤了。然而，人子来的时候，在地上找得到信心么？

**马可福音 11:22**

**11:22** 耶稣回答说，你们要信神。

**加拉太书 3:26**

**3:26** 因为你们众人借着相信基督耶稣，都是神的儿子。

**约翰福音 1:12-13；3:15**

**1:12** 凡接受祂的，就是信入祂名的人，祂就赐他们权柄，成为神的儿女。

**1:13** 这等人不是从血生的，不是从肉体的意思生的，也不是从人的意思生的，乃是从神生的。

**3:15** 叫一切信入祂的都得永远的生命。

**罗马书 12:4-5**

**12:4** 正如我们一个身体上有好些肢体，但肢体不都有一样的功用；

**12:5** 我们这许多人，在基督里是一个身体，并且各个互相作肢体，也是如此。

**建议每日阅读**

神是圣别的，也是公义的。圣别与神里面的性情有关，而公义与神外面的行动、作法、行为和活动有关。神所作的一切都是公义的。……神的公义就是在有关公平和公义之行动上神的所是。神是公平、公义的。凡神在祂公平和公义上的所是，就构成祂的公义。

神的作为是祂的活动，而神的道路是祂管治的法则（启十五3）。……你若认识神的道路，就无须等到看见祂的作为才赞美祂。虽然祂的作为尚未来到，但你知道它会来到，因为你认识神作事的管治法则（《新约总论》第一册，一○一至一○二页）。

“信”这辞有两种意义。第一种意义指信徒所相信的事物；这是客观的信（信仰）（弗四13，提前一19下，提后四7）。第二种意义指信徒信的行动；这是主观的信（加二20）。基督是我们信仰的对象，这信仰是客观的。然后我们信主，这个信是主观的行动，是我们对主耶稣行动的信。

信徒的信实际上不是他们自己的信，乃是基督进到他们里面作他们的信。……当我们悔改归向神，那是灵的基督作神那圣化人的灵（彼前一2上），就在我们里面运行，作我们的信，使我们凭这信信靠主耶稣（徒十六31）。……我们这些罪人，原是没有信的。信乃是借着我们听见话而进到我们里面的（罗十17）。这话就是基督自己。

我们听福音的时候，传讲的人把基督描绘给我们听。我们越听，就越看见基督，也越受基督吸引。……传福音的人传讲基督，陈明基督的荣美。你听了关于基督的这些话之后，也就是说，你看见了这样一位基督之后，你里面就有一种对基督的珍赏，而你对祂的珍赏乃是你被祂吸引的反应。我们能相信主耶稣，是因为我们听见人说到祂，也就是说，我们看见了祂。我们读圣经，在圣经里我们看见一些关于祂的事。

（我们应当）告诉人关于基督在祂的神性和人性里，关于祂是神的独生子和长子。许多有逻辑、有思想的人，会受宇宙中这样一个奇妙的人位所吸引。……有谁看见了……这样一位基督之后，还会不信祂？信是来自听见，听见等于看见，而看见等于认识基督。信来自听，听是从基督的话而来。

有人在正当的传福音时，那灵（即那是灵的基督）就伴随着人的传讲。人的传讲是在你身外讲说基督，但那是灵的基督立即伴随着那个传讲，而在你里面作工。这样，你就悔改，并珍赏这样的一位。在你里面自然而然地就会有个东西升起。这就是你的信，你的相信。你的相信是来自你对基督的认识。你的相信事实上就是你对基督的珍赏，作为你对祂吸引的反应。

许多年轻人被救主的荣美吸引。甚至他们的父母逼迫他们，以死威胁他们，他们也不放弃他们对基督的信。这种的信，乃是基督自己。凭这样的信，相信的人信神叫耶稣基督从死人中复活，使他们能够得救（罗十9下～10上，五1）。借着信，他们就得进入现在所站的恩典中（2）（《李常受文集一九九四至一九九七年》第一册，三三四至三三六页）。

|  |
| --- |
| **周四11/14** |

**背诵经节**

**约翰福音3:16** 神爱世人，甚至将祂的独生子赐给他们，叫一切信入祂的，不至灭亡，反得永远的生命。

**相关经节**

**约翰福音 3:16**

**3:16** 神爱世人，甚至将祂的独生子赐给他们，叫一切信入祂的，不至灭亡，反得永远的生命。

**罗马书 16:20**

**16:20** 平安的神快要将撒但践踏在你们的脚下。愿我们主耶稣的恩，与你们同在。

**约翰一书 4:8-10，19**

**4:8** 不爱弟兄的，未曾认识神，因为神就是爱。

**4:9** 神差祂的独生子到世上来，使我们借着祂得生并活着，在此神的爱就向我们显明了。

**4:10** 不是我们爱神，乃是神爱我们，差祂的儿子，为我们的罪作了平息的祭物，在此就是爱了。

**4:19** 我们爱，因为神先爱我们。

**以弗所书 2:14**

**2:14** 因祂自己是我们的和平，将两下作成一个，拆毁了中间隔断的墙，就是仇恨，

**彼得后书 1:2**

**1:2** 愿恩典与平安，因你们充分认识神和我们的主耶稣，繁增地归与你们。

**腓立比书 4:7，9**

**4:7** 神那超越人所能理解的平安，必在基督耶稣里，保卫你们的心怀意念。

**4:9** 你们在我身上所学习的、所领受的、所听见的、所看见的，这些事你们都要去行，平安的神就必与你们同在。

**建议每日阅读**

神圣的爱是神素质的性质。因此，爱是神素质的属性。约翰三章十六节告诉我们：“神爱世人，甚至将祂的独生子赐给他们。”约壹四章九节说，“神差祂的独生子到世上来，使我们借着祂得生并活着，在此神的爱就向我们显明了。”世上，指堕落的人类所在的地方，与提前一章十五节者同。

约壹四章十节接着说，“不是我们爱神，乃是神爱我们，差祂的儿子，为我们的罪作了平息的祭物，在此就是爱了。”“此”字指上述的事实：不是我们爱神，乃是神爱我们，差祂的儿子，为我们的罪作了平息的祭物。在这事实里，有神高超、高贵的爱。神圣的爱这神素质的属性，主要是彰显在差祂的儿子救赎我们，并将神的生命分赐到我们里面，使我们成为祂的儿女（《新约总论》第一册，八九至九○页）。

以弗所二章四节说，“神富于怜悯，因祂爱我们的大爱。”爱的对象应该是在可爱的光景里，但怜悯的对象总是在可怜的光景里。因此，神的怜悯比祂的爱达到得更远。神爱我们，因为我们是祂拣选的对象；然而我们因着堕落变得极为可怜，甚至死在过犯并罪之中，所以我们需要神的怜悯。因着祂的大爱，神是富于怜悯的，把我们从可怜的地位，救到适合祂爱的光景。神高贵的爱这素质的属性，需要祂怜悯的属性，好叫祂能在我们堕落生命的深坑中临到我们。

因为神是灵也是爱，我们越在祂的分赐之下，我们就越有爱。事实上，神的性质越分赐到我们里面，我们就越成为爱。……借着神将祂自己分赐到我们里面，由于这位是爱的神构成的工作，我们就成为爱。作神素质之性质的爱分赐到我们里面，我们就会在爱里对别人反应。

神的另一个属性是平安（和平）。新约说到……平安的神（罗十六20）……（以及）神的平安（腓四7）……。神的平安实际上就是平安的神自己，借着我们祷告与祂交通，注入我们里面，抗拒苦恼，化解挂虑（约十六33）。平安的神在基督耶稣里，在我们的心怀意念前守卫。……神的平安与平安的神乃是一。……我们所享受真实的平安就是神自己。享受平安之神的路，乃是借着祷告与祂有交通。

在帖前五章二十三节……我们看见，和平的神是那圣别人的，祂的圣别带来和平。

在我们的经历中，平安是恩典所产生的光景，出于我们对父神的享受。我们享受神作恩典，就在满了安息与满足的光景中。……平安的本质是神自己，平安的光景是出于我们享受神作恩典。……平安是恩典的结果，这事实由保罗在以弗所一章二节和其他书信问候圣徒的方式所指明：“愿恩典与平安，从神我们的父，并主耶稣基督归与你们。”这平安由享受神作恩典所产生，也是我们在基督里所享受之神的一个属性（《新约总论》第一册，九○、八五、一二三至一二四页）。

|  |
| --- |
| **周五11/15** |

**背诵经节**

**使徒行传2:21** 那时，凡呼求主名的，就必得救。

**相关经节**

**使徒行传 2:21；7:59**

**2:21** 那时，凡呼求主名的，就必得救。

**7:59** 他们正用石头打的时候，司提反呼求说，主耶稣，求你接收我的灵！

**创世记 4:26；12:8；13:4；21:33；26:25**

**4:26** 塞特也生了一个儿子，起名叫以挪士。在那时候，人开始呼求耶和华的名。

**12:8** 从那里他又迁到伯特利东边的山，支搭帐棚；西边是伯特利，东边是艾；他在那里又为耶和华筑了一座坛，并且呼求耶和华的名。

**13:4** 也是他先前筑坛的地方；他又在那里呼求耶和华的名。

**21:33** 亚伯拉罕在别是巴栽了一棵垂丝柳树，又在那里呼求耶和华永远之神的名。

**26:25** 以撒就在那里筑了一座坛，呼求耶和华的名，并且支搭帐棚；他的仆人便在那里挖了一口井。

**利未记 4:7**

**4:7**哪一大国的人有神与他们相近，像耶和华我们的神，在我们呼求祂的时候与我们相近？

**建议每日阅读**

呼求主名不是新约的新作法。这件事开始于创世记四章二十六节，人类的第三代以挪士。接着有约伯（伯十二4，二七10）、亚伯拉罕（创十二8，十三4，二一33）、以撒（二六25）、摩西和以色列人（申四7）、参孙（士十五18，十六28）、撒母耳（撒上十二18，诗九九6）、大卫（撒下二二4、7……）、诗人亚萨（诗八十18）、诗人希幔（八八9）、以利亚（王上十八24）、以赛亚（赛十二4）、耶利米（哀三55、57）和其他的人（诗九九6）；他们在旧约时代都呼求主名。以赛亚也嘱咐寻求神的人，要呼求祂（赛五五6）。甚至外邦人也晓得，以色列的申言者习惯呼求神的名（拿一6，王下五11）。……神命令并愿意祂的百姓呼求祂（诗五十15，耶二九12，诗九一15，番三9，亚十三9）。这是饮于神救恩泉源的喜乐之路（赛十二3～4），也是以神为乐的享受之路（伯二七10）。以神为乐就是享受神。因此，神的子民必须天天呼求祂（诗八八9）。这是约珥关于新约禧年所预言的欢乐作法（珥二32）（《使徒行传生命读经》，七七至七八页）。

在新约里，彼得在五旬节那天，首次提起呼求主名（徒二21），应验了约珥的预言。这应验是关乎神在经纶一面，将包罗万有的灵浇灌在祂所拣选的人身上，使他们能有分于新约的禧年。约珥关于神新约禧年的预言及其应验有两面：在神那一面，祂在复活基督的升天里，将祂的灵浇灌下来；在我们这一面，我们呼求这位成就一切、达到一切并得着一切，升天之主的名。我们这些在基督里的信徒，要有分于并享受包罗万有的基督，和祂所成就、所达到、所得着的一切，呼求祂的名是极其需要的（林前一2）。在神新约经纶里，这是一种主要的作法，使我们能享受这位经过过程的三一神，叫我们完全得救（罗十10～13）。早期的信徒在各处都呼求主名（林前一2）。对不信的人，尤其对逼迫的人，呼求主名成了基督信徒普遍的记号（徒九14、21）。司提反在遭逼迫时，曾呼求主名（七59），这必定使逼迫他的扫罗印象深刻（58～60，二二20）。然后，不信的扫罗以他们的呼求为记号，逼迫那些呼求的人（九14、21）。等到他被主得着以后，那把他带进基督身体交通里的亚拿尼亚，立刻嘱咐他要呼求着主的名受浸，向人表明他也成了这样呼求的人。他在提后二章二十二节对提摩太所说的话，指明早期所有寻求主的人都呼求主名。毫无疑问，他是一个这样实行的人，因为他嘱咐他的青年同工提摩太要照样作，使提摩太能和他一样享受主。

我们传福音，帮助人得救时，需要鼓励他们呼求主名说，“哦，主耶稣！”我们从经历知道，人呼求主名越强，他对救恩的经历就越强。

根据行传七章五十九节，司提反被人用石头打的时候，“呼求说，主耶稣，求你接收我的灵！”大数的扫罗赞同他被杀，并且参与对耶路撒冷召会的大逼迫。根据九章十四节，扫罗从祭司长得来权柄，要捆绑一切呼求主耶稣之名的人。他去大马色的用意，就是要捉拿一切呼求主名的人。这指明呼求主耶稣的名，在早期是跟从主之人的记号。这种呼求必定是别人听得见的，因而成了一个记号。在扫罗的时代，信徒乃是呼求主耶稣之名的人（《使徒行传生命读经》，七八至八一页）。

|  |
| --- |
| **周六11/16** |

**背诵经节**

**马太福音5:8** 清心的人有福了，因为他们必看见神。

**相关经节**

**提摩太后书 2:22**

**2:22** 你要逃避青年人的私欲，同那清心呼求主的人，竭力追求公义、信、爱、和平。

**马太福音 5:8**

**5:8** 清心的人有福了，因为他们必看见神。

**以弗所书** **1:18；3:16**

**1:18** 光照你们的心眼，使你们知道祂的呼召有何等盼望；祂在圣徒中之基业的荣耀，有何等丰富；

**3:16** 愿祂照着祂荣耀的丰富，借着祂的灵，用大

能使你们得以加强到里面的人里，

**罗马书 10:9-15**

**10:9** 就是你若口里认耶稣为主，心里信神叫祂从死人中复活，就必得救；

**10:10** 因为人心里信，就得着义；口里承认，就得救。

**10:11** 因为经上说，“凡信靠祂的，必不至于羞愧。”

**10:12** 因为犹太人和希利尼人并没有分别，众人同有一位主，祂对一切呼求祂的人是丰富的。

**10:13** 因为“凡呼求主名的，就必得救。”

**10:14** 然而人所未曾信入的，怎能呼求？所未曾听见的，怎能信入？没有传道的，怎能听见？

**10:15** 若非奉差遣，怎能传道？如经上所记：“传福音报喜信的人，他们的脚踪何等佳美！”

**建议每日阅读**

在召会荒凉的时候，只有清心的人能摸着路（提后二22）。许多在荒凉之下的人摸不着路，是因他们不清心，无法在性质上断定事情。

我们摸一个工人的工作，要摸其性质。……性质必须是金的、银的；存心必须要清洁。……一个为主作工的人，他的存心必须是清的，而不是浑的。清乃是单纯；浑就是混杂、不单纯。有人传福音可能如保罗所说，是因着嫉妒（腓一15）。碰着这样的人时，我们或许会觉得他很热心，工作也有些果效；但若是我们去摸他的存心，就会摸着他的心并不清洁（《李常受文集一九五六年》第二册，三九二页）。

只有清心的人，才能得着活在神面前的人作同工。他们的心是对付过的，他们与人接触时，能摸着人心的光景。他们与清心的人站在一起，一同维持主的见证，一同走主的路，一同作主的工，并不是凭外面道理上相同的见地，而是因他们里面都有清洁的心。道理的见解不同总是叫人分裂。一个真实清心的人，碰着另一个清心的人时，能为那人殉道，爱他好像爱主一样，肯为他出任何代价。所以，我们要得着最好的同工、同伴，我们的心必须清洁。

一位已经故去的……弟兄，我们在一起配搭约二十年之久。我们彼此之间没有一点难处，那是因为主将我们带在一起，我碰着他的心只要主，不要别的。我今天能见证，他在召会中出了许多代价，受了许多苦，有过许多牺牲，但他从来没有为自己有任何感觉，也不为自己说什么。他实在是一个清心的人，所以我们能同心，能一同事奉主，一同走主的道路。只有清心的人才能摸着主的路。

清心的目标是神，祷告的含意就是没有自己。祷告主，是一切让主来作，一切都是主的办法，不是人的意见。如果一切是出乎人的，有人的办法、主张、能力，就不需要祷告主了。……我们能不能得着主在这时代兴起来的人作我们的同伴，不仅要看我们的心清不清，还要看我们有没有停下自己的一切。我们的干才、聪明、办法、智慧，停下来了没有？是我们和弟兄们一同服在主面前，寻求主的引导？还是我们要贯彻自己的主张？如果要贯彻我们的主张，就不需要祷告主；如果要和弟兄们一同服在主面前，寻求主的引导，就需要祷告主。

提后二章二十二节说，要“清心呼求主”。我们所注意的，就是清心和呼求主。正如在身体里，只要是外面加进来的东西，都不太能和身体的肢体调和、相合。同样的原则，你若是清心祷告主的人，碰着一位不清心祷告的人，也没有办法和他在一起。这不是宗派的问题。若说这样合不来就是宗派，那么即使是这样混在一起，神也要定罪，因为神定罪混杂的事。清心的人和不清心的人，倚靠神和倚靠自己的人，受神引导作工和用自己办法作工的人，不能混在一起；从来没有一个混杂能蒙神称许（《李常受文集一九五六年》第二册，三九五至三九六、三九九至四○○页）。

# 召会—基督的器皿

# （大本诗歌第595首）

1. 召会乃是基督器皿，

将祂盛装，将祂彰显；

犹如人的血肉身体，

人在其中得着表现。

1. 如同圣殿之于约柜，

是其容器、安息之所；

召会乃是基督住处，

内容基督在她住着。

1. 基督乃是神的奥秘，

将神解说，将神表现；

召会也是基督奥秘，

将祂言明，将祂彰显。

1. 基督召会所有肢体，

原都属于泥土之类；

所以需要重生变化，

变为透明，成为宝贵。

1. 借着变化同被建造，

来作基督透明器皿；

盛装基督所有丰盛，

将祂一切显于人群。

1. 三一之神合作同工，

完成所有变化工作；

召会得成团体器皿，

如同圣城作神居所。

1. 如此召会何其宝贵，

各方都是透明、透亮；

盛装基督和神丰满，

照出基督和神荣光。

1. 神作亮光，主作生命，

灵作活的生命水流；

三一之神由她彰显，

显于万有直到永久！

|  |
| --- |
| **主日11/17** |

**背诵经节**

**帖撒罗尼迦前书5:23** 且愿和平的神，亲自全然圣别你们，又愿你们的灵、与魂、与身子得蒙保守，在我们主耶稣基督来临的时候，得以完全，无可指摘。

**相关经节**

**约翰福音 20:19-23**

**20:19** 那日（就是七日的第一日）晚上，门徒所在的地方，因怕犹太人，门都关了；耶稣来站在当中，对他们说，愿你们平安。

**20:20** 说了这话，就把手和肋旁指给他们看。门徒看见主，就喜乐了。

**20:21** 耶稣又对他们说，愿你们平安，父怎样差遣了我，我也照样差遣你们。

**20:22** 说了这话，就向他们吹入一口气，说，你们受圣灵。

**20:23** 你们赦免谁的罪，谁的罪就赦免了；你们留下谁的罪，谁的罪就留下了。

**罗马书 15:33；16:26**

**15:33** 愿平安的神与你们众人同在。阿们。

**16:26** 这奥秘如今显明出来，且照永远之神的命令，借着众申言者所写的，指示万国，使他们顺从信仰。

**腓立比书 3:12**

**3:12** 这不是说，我已经得着了，或已经完全了，我乃是竭力追求，或者可以取得基督耶稣所以取得我的。

**帖撒罗尼迦前书 5:23**

**5:23** 且愿和平的神，亲自全然圣别你们，又愿你们的灵、与魂、与身子得蒙保守，在我们主耶稣基督来临的时候，得以完全，无可指摘。

**哥林多前书 1:3**

**1:3** 愿恩典与平安，从神我们的父，并主耶稣基督

归与你们。

**本周补充阅读：**

《成全训练》第22章

**全召会《希伯来书》真理追求**

**一年级--《希伯来书》通读**

|  |  |
| --- | --- |
| **经文阅读及抄写：** | 来十三8～19 |
| **指定阅读：** | 《希伯来书生命读经》第67～68篇 |

**二年级--《希伯来书》主题研读**

|  |  |
| --- | --- |
| **要点：** | 近前来到恩典一面 |
| **经文：** | 来十二18～24 |
| **指定阅读：** | 《希伯来书生命读经》第53篇 |
| **补充阅读：** | 《倪柝声文集》第十七册“讲经记录” 第22篇；《李常受文集一九五八年》第二册 “神建造的论据” 第5篇 |
| **问题：** | 1. 你什么时候曾在神面前恐惧战惊？
2. 来十二18～24中列举了在恩典一面的哪些事？
3. 来十二18～24在上下文中有何意义？
4. 来十二18～24在我们的经历中有何意义？
 |